
2019/08/25 

「インマヌエル」 

 

 

「見よ、処女がみごもっている。そして男の子を産む。その名はインマヌエルと呼ば

れる。」(訳すと、神は私たちとともにおられる、という意味である。) 」（マタイ 1:23） 

 

イエス・キリストは、ご自分をぶどうの木にたとえ、私たち一人一人はその枝であると言

われました。神という根っこに、誰もがつながっているということです。しかし、アダムと

エバによって人類に死が入り、神とのつながりが壊れてしまったために、生まれながらの人

間は、ぶどうの木の枝が折れ、やがて枯れてしまう存在になってしまいました。また、神と

私たちの関係は、体と器官の関係にもたとえられます。体と器官をつなぐ血管が壊れてしま

った状態の私たちに対して、神は「私の手を握りなさい」と呼びかけ、その声に応えて神の

御手を握るなら、血管が再び回復して、私たちは生きるものになります。ただし、一度枯れ

ることになった体が朽ちることは避けられず、その後新しいいのちが芽吹くようになってい

るというわけです。 

いずれにしても、血が通っているかいないかの違いがありますが、私たちはキリストのか

らだにつながっていて、私たちの土台は神です。神を信じようが信じまいが誰もが神の声を

聞いているのです。 

 

■人の判断基準 

私たちが何かを考える時、心の中には必ず基準となるものがあります。たとえば、「男らし

い」とか「男らしくない」などの言葉を使う時、それは「男とはこうあるべきだ」という基

準があり、その枠組みから外れているものに対して「男らしくない」、つまり「本物らしくな

い」と判断しているのです。それは、裏を返せば本物を知っているということになります。

あるいは、みんなが「あいつは悪い奴だ」という時、それは私たちの中に「正義」という基

準があることを表しています。 

なぜ私たち一人一人の中にそのような規定があるのでしょうか。それは、すべての人の内

に神がおられるからとしか言いようがありません。私たちの中に、私たちの力が及ばない何

かが書き込まれているのです。それは神が私たちと共におられるからです。 

 

「彼らはこのようにして、律法の命じる行いが彼らの心に書かれていることを示して

います。彼らの良心もいっしょになってあかしし、また、彼らの思いは互いに責め

合ったり、また、弁明し合ったりしています。──」（ローマ 2:15） 

 

私たちの心に神の律法が書き込まれていることによって、実は、私たちは絶えず葛藤を覚

えることになりました。つまり、心は正しいものや本物を知っているのに、現実に見える世

界にはそれがないという葛藤です。そこで人間は、本物に近いものも、だいたい本物と同じ



ものとして理解しています。しかし、実際のところは違うので、頭ではそう認識していても、

魂は常に違和感を覚えているのです。それは、人にはどうすることもできないものです。 

人間は、魂（心）と体から成り立っています。そして、その魂は神のいのちによって造ら

れたと聖書は教えています。ですから、人の魂には神の思いが書き込まれているのです。そ

のために私たちの中には絶対的な情報があり、それが物事を判断する基準となっています。

そして、人は五官を通してこの地上のさまざまな情報を手に入れます。そして、入手された

情報と、絶対的な情報とをすり合わせるところが精神です。精神がすり合わせを行う時に、

意識となります。 

ところが、五官を通して入ってくる情報と、魂に書き込まれている情報とでは、かなりの

違いがあります。というのは、魂に書き込まれている情報は永遠のものですが、この世から

仕入れる情報には死があります。どちらが正しいのかと言えば、神が造った魂に書き込まれ

た情報が正しく、私たちの魂はこの世界でもそれを見ているわけですが、死に支配されたこ

の世では五官がどうやっても見ることができないというジレンマに陥るのです。その結果、

私たちはそれらしきものを見てはいるが、本物を見ているわけではないという不安を覚える

のです。 

これらのことをもう一度整理してみましょう。私たちの中に書き込まれた神の律法によっ

て、私たちの中に人はこうあるべきだという規定が存在しています。しかし、現実の世界で

人はそれを実行することができません。すると人は、規定に反しているからということで、

「なぜできないのだ」「らしくない」と言って裁くのです。自分の中にある規定に対してどう

することもできない私たちは、常に不安と葛藤にさらされています。これが私たちを苦しめ

る原因になってします。 

このことがわからないと、神が共におられるという意味があいまいなものになってしまい

ます。たとえやイメージではなく、本当に私たちの中に神がおられ、私たちを支えておられ

るのです。それは、魂としておられるということです。魂が持つ神の情報と、五官を通して

仕入れたこの世の情報とを、精神によってすりあわせ、私たちはそれを意識するわけですが、

意識というものが存在するのは、最初に絶対的な神がおられるからなのです。 

 

■人の本当の姿 

私たちは神に似せて造られた者であり、私たちを支えているのは神のいのちであって、私

たちの本当の姿は神ご自身の姿と同じものだと、魂は私たちに訴えます。神と同じ姿とは、

死ぬことがなく永遠で、良きものであるということです。しかし、私たちが見る現実は、そ

うではありません。肉体が仕入れてくる情報は、私たちはやがて死ぬものであり、ダメなも

のだという情報です。この矛盾に、人は苦しんでいます。 

もちろん神が教えていること、魂が訴えている内容が真実です。私たちの肉体は今見てい

る世界はおぼろげなものを事実だと認識していますが、神の基準とはだいぶ違うので、現実

の自分や自分を取りまく状況を神の基準と照らし合わせてダメなものだと判断し、私たちは

つらさを感じています。 

 



 

「今、私たちは鏡にぼんやり映るものを見ていますが、その時には顔と顔とを合わせ

て見ることになります。今、私は一部分しか知りませんが、その時には、私が完全

に知られているのと同じように、私も完全に知ることになります。」 

（Ⅰコリント 13:12） 

 

私たちは、私たちの中に絶対的なもの、すなわち、神のいのちがあってそれを物差しにし

て生きています。そして、人はそれに近い姿になろうとするのですが、ぼんやりしたものに

しかならず、自分はダメだと思ってしまうのです。しかし、その時が来るとぼんやりしてい

たものが、はっきりと見えるようになります。その時とは、肉体が滅びる時、すなわち死の

ことです。肉体が滅びる時、キリストを信じる者は霊のからだに変えられます。 

霊のからだに変えられると同時に死がない世界に入り、絶対的な物差しと一致する情報し

か入ってこなくなります。私たちの中にもともとあったのは、死がないいのちです。今の世

界には死があるため、混乱が生じましたが、霊のからだに変えられると神と同じ情報しか入

ってこなくなるので、自分の姿は本当に神に似せて造られたのだとはっきりと知ることにな

ります。今私たちが見ている姿は一部であり、本当の自分の姿を見てはいません。つまり私

たちは自分の姿を見てダメだとか言っていますが、それは全部偽物の姿に惑わされているだ

けで、本当の姿は神の似姿であり、それに気づく時が来るのです。 

私たちが犯す罪は、肉体が滅びる時、この世と共に全部消えてなくなってしまいます。残

るのは、魂という土台だけです。そして、霊の体を頂くと、その時あなたは神に似せて造ら

れた良きものだ、これが真実な姿なのだということがはっきりわかるようになるのです。 

 

「こういうわけで、いつまでも残るものは信仰と希望と愛です。その中で一番すぐれ

ているのは愛です。」（Ⅰコリント 13:13） 

 

愛とは神を指します。信仰と希望と愛、つまり神と神に対する信頼だけが残ります。ぼん

やりと映っていたもの、私たちが間違ってしてしまったことは何も残らず、ただ神を愛する

心だけが残るのです。ですから私たちは神を愛する心をこの世界で増し加えて生きましょう。

神を愛する生き方こそが、真実な生き方になるのです。 

あなたは神を信じると言いながら、中途半端に生きてはいないでしょうか。おぼろげな自

分を見て、そのおぼろげな自分をどうやってよく見せるかを気にして生きてはいないでしょ

うか。本当に神を信じるなら、土台は神なのですから、神を信頼するという生き方を徹底し

て信じなさいとイエス様は私たちに説いているのです。「神の国と神の義を第一に求めよ。」

これがイエス様が私たちに教えていることです。何が残るのかにしっかりと目を留め、土台

はイエス・キリストでありそれしか残らないということを、徹底的に心に留めて生きましょ

う。 

人はうわべを見て、ぼんやり見えている姿が自分だと思っています。そのうわべを比較し

て価値を見出そうとしていますが、ぼんやりであってもそれが神に近いかどうかを基準に良



し悪しを決めているものです。しかし、ぼんやり見えているものは見せかけであって、本当

の姿ではありません。一人一人の中に絶対的な姿があって、それこそがその人自身なのです。

魂はそれを訴え続けています。この世のものしか見ることができない私たちは、この魂の訴

えすら、絶対的な価値とは違うからダメなのだと思い込んでしまっています。自分の中にあ

る本当の価値に気づかないことが、人の本当の悲劇なのです。 

 

■本当の悲劇 

私たちはつらい出来事に出会うと、苦しみを取り除きたいがために、解決しようと立ち向

かったり、逃げ出そうとしたりするものです。しかし、人にとって本当の悲劇は、つらい出

来事に出会うことではありません。本当の自分の姿に気づいていないことです。 

むしろつらい出来事は、本当の自分の価値に気づかせてくれるチャンスにもなり得ます。 

ペテロは、イエス様を裏切るという罪を犯しました。自分の罪深さに苦しむペテロに対し

て、イエス様は優しいまなざしを向け、あなたの罪は赦されているから大丈夫だというメッ

セージを送ったのです。主を裏切るような悪い人間なのに愛されていると知ったこの時、ペ

テロは自分の輪郭がはっきりと見えるようになりました。自分は、神に愛される良きものだ

ということがはっきりと見えるようになったのです。 

神は私たちに対して、「あなたは高価で尊い。私はあなたを愛している。」と言われます。

これは決して口先だけの慰めではありません。神の目にはそうとしか見えないのです。この

「私は神に愛されている」ということに気づくことができるのは、自分の罪に気づくときなの

です。 

ある時、姦淫の現場で捕まった女性がイエス様のもとに連れてこられました。人々は、こ

んな女は石打ちにして殺すべきだと叫びましたが、イエス様は「この中で罪を犯したことの

ない者が最初に石を投げよ。」と語られました。すると誰も石を投げることができなくなり、

イエス様も彼女に対して「私もあなたを裁かない。」と言って、赦されたのです。この時初め

て彼女は、自分はダメなものではなく愛される良きものだということに気づきました。それ

が自分の本当の姿だとはっきりと見えるようになったのです。今まで自分が自分だと思って

いた姿はぼんやりしたものであり、本当の姿ではなかったということです。 

このように私たちが悲劇だと思っているつらい出来事は、実は本当の自分に気づかせるチ

ャンスになり得るのです。 

私たちが悲劇だと思う出来事は、患難や天変地異、病気などがありますが、これらの苦し

みをすべて請け負った人物が旧約聖書に登場します。ヨブです。ヨブは神を敬い正しく生き

てきましたが、持ち物を失い、家族を失い、自身もひどい病気にかかってしまいました。初

めは神は良き方だと言っていたヨブでしたが、だんだん腹が立ってきて、ついに神と言い争

うようになります。その時、彼は自分の傲慢さ、罪深さに気づき、へりくだって神に赦しを

求めました。すると神は裁きもせず、責めもせず、ヨブを祝福し、失ったものを倍にして与

えました。 

イエス様が語った放蕩息子の話もそうです。罪に気づいて赦しを乞うと、罰せられるどこ

ろか祝福され、多くのものを与えられます。自分はなんとダメな者かと苦しみ、心を神に向



けたその時、神が見ている姿と自分が見ている姿のギャップに気づき、これまで自分が見て

きた姿はぼんやりとした見せかけであって、真実の姿ではないことに気づくのです。 

神は、「私の目にはあなたは高価で尊い。」と、これが真実な姿だとずっと訴えておられま

す。神があなたの土台であり、神はご自分とあなたを一つのものとして、神の姿に造られた

のです。それを知らないことが、本当の悲劇です。このことを知ると、人に対しても、「この

人も神の似姿に造られた。神のいのちがここにある。神に愛されるものなのだ。」と思えるよ

うになり、互いに争ったりしなくなって私たちの中に平和が訪れるのです。 

私たちはブドウの枝であり、皆つながっていのちを共有しています。神が私たちの土台で

す。それが「インマヌエル」という意味なのです。神が共におられるということを深く考え

てみましょう。私たちが何かを考え、判断することができるのは、神が共におられ、メッセ

ージを送り続けていてくださるからです。ですから、その神に目を向け、神と一緒に生きま

しょう。その時、互いの間に平和を築くことができるようにもなります。 

 


